
notice sur orestie

de Yannis XENAKIS

Le théatre total.

Le Théâtre Antique Grec est déjà une « synthèse des arts majeurs » qui périodiquement
devient une cible pour artistes désirant innover par des moyens autres que les propres.
La « synthèse totale » ou le « spectacle total » devrait réunir toutes les expressions au-
diovisuelles dans l’égalité et l’interdépendance. L’enrichissement de l’ « objet d’art »
ou de « l’instant vécu » en contact avec ce spectacle total devant être multiplié par
cette variété. Mais, en fait, ceci est partiellement vrai. La profondeur des émotions au
sens étymologique est, semble-t-il, en rapport inverse avec la variété et la richesse des
moyens. Plus on monte dans l’ascétisme de chacune des activités artistiques, plus le
champ des valeurs absolues se trouve réduit. D’où contradiction : la profondeur de la
quête artistique est antithétique à la richesse des moyens d’expression. Cette sentence
nous conduit à nier une quelconque correspondance ou équivalence entre les expres-
sions visuelles et auditives au niveau des perceptions. Les sons et les lumières sont
produits dans des milieux physiques étrangers entre eux, et les organes récepteurs sont
également différents. Le miracle de la mise en équivalence se passe, très loin et de
l’oreille et de l”œil, dans les sphères du mental contrairement à la croyance actuelle.
Or, dans ces sphères, rencontrons-nous les bases structurelles communes et fondamen-
tales. Exemple : la structure d’ordre total est la même qu’elle provienne des sons ou
des lumières.

La musique et le spectacle.

Or, le Théâtre Antique ou toute autre manifestation synthétique d’une variété d’arts,
engage l’homme sur plusieurs niveaux et dans des champs de forces indépendants entre
eux qui proviennent des traditions parallèles. Traditions culturelles, artistiques, etc.
Ce n’est qu’au niveau des structures fondamentales qu’une vraie convergence s’établit
ainsi que nous venons de l’affirmer. Par conséquent la musique devrait s’adapter à
cette diversité des niveaux du mental. Elle ne peut demeurer en soi comme dans le
cas de l’ascèse musicale pure. Elle doit faire corps avec des éléments hétéroclites qui,
en majeure partie, ne sont joints que temporairement et temporellement. Elle doit donc
satisfaire à des fonctions. J’ai cru discerner les suivantes auxquelles j’ai plié la musique
composée pour diverses tragédies :

a) Le chant ou modulation de la voix humaine (vers 105, . . . 301. . . de Médée, vers
152. . . des Choréfores, vers 524 des Suppliantes).

b) Support du texte parlé (vers 380. . . de Médée, 1018. . . des Suppliantes, 1468. . .
d’Agamemnon).

c) Commentaire sonore (vers 977. . . de Médée, scène du meurtre d’Agamemnon).
d) Instrument du culte (les colliers en cuivre que tient Médée pendant le rite incanta-

toire, l’appel à la lumière de l’âme d’Agamemnon, magie incantatoire du chœur des

1



servantes d’Oreste et d’Electre).
e) Support de la danse (vers 134. . . des Suppliantes, vers 140. . . le réveil des Eumé-

nides).
f) Symbole d’événements (les galets du chœur ou les petits bruits de l’incantation dans

Médée, la fanfare des cuivres dans l’Agamemnon).
g) Bruitage stylisé (le spectre sonore de Clytemnestre).

Il m’est impossible de m’expliquer plus en détail sur ces sept fonctions de la musique
qui doit se trouver en interréaction constante avec le drame. Ce n’est donc pas une
simple musique de scène. Elle se rapproche de la musique d’opéra avec des fonctions
supplémentaires telles qu’aux points d) et e). Mais l’audition immédiate en sera plus
instructive.

Il semble que seuls les Théâtres Japonais tels que le Kabuki et le Nô possèdent une
synthèse complète et qui plus est, cette synthèse n’est pas comme dans le Théâtre
Antique une création moderne donc sans vraie tradition (la tradition semble perpétrée
à Byzance jusqu’à la conquête turque), mais une lente élaboration qui a duré au moins
six siècles. Tous les éléments : poétique, traitement de la voix, action, danse, musique,
couleurs, et leurs symboliques respectives, y sont amalgamés d’une manière chimique,
insécable et originale. C’est pourquoi le Théâtre Japonais devrait servir de terre de
méditation pour la mise en scène des théâtres ou modernes ou antiques.

En ce qui me concerne, je me suis permis d’adjoindre au chœur dansant des instruments
de musique ou des objets sonores déjà depuis les Suppliantes à Epidaure en 1964,
innovation reprise depuis dans presque toutes les tragédies antiques. Je l’ai faite pour
au moins trois raisons :

a) La mobilité des sources sonores obtenue par le déplacement des danseurs du chœur
qui jouent de ces instruments apportant ainsi la dimension spatiale à la musique.

b) Multiplication des sources sonores qui aboutit à une amplification des idées musi-
cales et à l’introduction des nouveaux concepts de la musique stochastique ceux des
grands nombres transportés cette fois dans l’espace à trois dimensions (1) .

c) Les instruments et les gestes les accompagnant deviennent des éléments enrichis-
sants pour la gestique de la danse transformant celle-ci en une sorte de liturgie ma-
gique où les isntruments musicaux tels que les galets dans Médée ou les fouets et
les gongs de bois des Choéphores ou les barres de fer et les cloches suraiguës des
Suppliantes seraient intégrés complètement à la danse et au drame.

Trois ensembles de diffusion sonore serviraient la tragédie : un orchestre vivant spécial,
le chœur dansant et les moyens électro-acoustiques.

Technique musicale.

Le drame ne peut s’exprimer par de la musique tonale, atonale ou sérielle. Ceci en rai-
son de leurs filiations trop fortes à des époques spécifiques. De plus, la « sensibilité »
sonore de l’antiquité ne s’accommode pas du tout avec les atmosphères sonores des
Wagner, Schönberg et de leurs successeurs. Celles de Debussy ou de Ravel peut-être
davantage. Mais comment imaginer le Kabuki ou le Nô joués avec de la musique « oc-
cidentale » ? Ainsi en est-il, toutes proportions gardées, avec la musique du Théâtre
Antique.

Il faut donc chercher ailleurs. L’Antiquité a-t-elle laissé des traditions vivantes ? Faut-il
y puiser ? Qu’elle est sa caractéristique, sa spécificité ? Certaines traditions antiques
semblent encore vivantes dans certaines des musiques « folkoriques » de Grèce et de la

2



péninsule balkanique ainsi que d’Asie Mineure, de Chypre et dans le Chant Byzantin.
Voilà donc des climats plus proches certainement. Mais voulons-nous faire de la re-
constitution archéologique ? Il serait vain de le tenter, pour l’instant tout au moins, De
plus, si le drame antique doit survivre c’est surtout par ses proopriétés fixatives autour
de mythes et par la poétique exprimée par le langage. La poétique du langage reste
la tradition essentielle. Mais aucune traduction ne rend jamais la beauté. Or, combien
d’hommes sur terre entendent le Grec ancien ou le Latin ?

Une de mes idées de base était de faire apparaître dans la musique la poétique unique de
la langue d’Eschyle et de résumer en un très fort condensé sonore un climat archaïque
mais qui, en même temps, plongerait dans l’avenir musical. Conditions : en particulier
le chant qui doit porter des textes intelligibles, doit être simple car devant être ensei-
gné à des personnes ne sachant en général pas lire la musique. Les chœurs chantent,
dansent, parlent, miment. Donc pas de virtuosités vocales, pas de grands sauts, l’ambi-
tus acceptable étant faible. Pas de rythmes compliqués, pas de traitements bruitistes de
la voix à la mode en ce moment, ils ne cadreraient pas avec la sobriété du drame. Où
donc trouver le nouveau en même temps que l’ancien ? Une seule réponse est possible.
Elle est tellement générale et fondamentale qu’elle sort du domaine du chant, englobe
et laboure profondément les domaines les plus variés de la musique, notamment l’ar-
chéologie, les musicologies transversales et comparées, enfin la musique actuelle et
ses prolongements dans l’avenir. Mais cette vision globale ouvre elle-même quasi au-
tomatiquement des nouvelles voies où les structures hors temps antiques, modernes
et futures se rejoignent comme des cas d’espèces d’une virtualité considérablement
riche (2) .

C’est dans cette discussion conceptuelle que j’ai pu trouver la légitimation du traite-
ment que j’ai infligé aux voix de Médée, de l’Orestie et des Suppliantes et en particulier
aux voix de femmes. Ce qui montre qu’à défaut d’une tradition vivante, la discussion
aidée de tout l’arsenal de la pensée contemporaine peut résoudre des problèmes de cette
gravité et simultanément, donner à l’art son assise idéologique d’un haut niveau.

Mais ce Chant Général abstrait peut également servir aux autres expressions artistiques,
aux arts plastiques et visuels, car les axiomatiques et les formalisations que nous pou-
vons leur établir ainsi que les automatisations par les ordinateurs sont équivalentes.
Ainsi peut prendre un sens bien défini et opératoire le vieux vœu du Spectacle Total
dans un contexte tout neuf, plus général, plus puissant, plongeant dans le passé et dans
l’avenir.

I. XENAKIS.

Ypsilanti-U.S.A., Paris, 1966/67.

(1) I. Xenakis, Musiques Formelles, édit. Richard Masse, Paris, 1963

(2) I. Xenakis, Vers une métamusique, La Nef, no 29, Paris.

3


